
65

מראי מקומות - יבמות

א גזלן דדברי תורה פסול לעדות אשה .
מהגמ'  שמשמע  כמו  אמרי'  אי  ג'(,  )כ"א,  הערות  הקובץ  הק' 
בסוף פ' מי שמת, דפסול גזלן הוא משום דחשודים לשקר, 
א"כ קשה סוגיין, שהרי כבר אמרי' דבעצם אנו יכולין לומר 
כלפי  רק  שהרג  המעשה  לגבי  ולהאמינו  נאמנות,  פלגינן 
ההיתר נישואין, ולא לגבי הפסול עדות, וא"כ אנו מאמינים 
המעשה. וא"כ, אם אנו מאמינים המעשה, וכל הפסול הוא 
מה דאמרי' לדבריך רשע אתה ופסול אתה לעדות, זה שייך 
רק אם הפסול עדות הוא פסול בעצם, אבל אם הפסול הוא 
המעשה  מאמינים  כבר  כאן  הרי  משקר,  חשש  משום  רק 
שאמר. ומכאן הוכיח דאה"נ, צריכין אנו לומר שיש ב' סיבות 
לפסול גנב, פסול משום חשש משקר וגם משום פסול הגוף, 

ולכן אומרים דלדבריו פסול הוא לעדות.

א אדם קרוב אצל עצמו, וכו' .
א'(, משמע דאי לאו טעמא דקרוב  )כ"ב,  הק' הקובץ הערות 
אצל עצמו, היינו שפיר אומרים דיכול להשים עצמו רשע. 
ולמה נאמן, הרי לדבריו רשע הוא, ורשע פסול לעדות. ותי' 
הוא.  רשע  לאו  לדבריו  וא"כ  תשובה,  שעשה  דמיירי  די"ל 
כיון דבשעת הראיי'  אלא דהק', דאכתי הי' תחלתו בפסול, 
אזיל, דס"ל דאוכל  וע"ש שביאר דרבא לשיטתו  הי' רשע. 
וא"כ ע"כ הא דאוכל לתאבון  נבלות להכעיס כשר לעדות, 
פסול הוא משום חשש משקר, ולא משום פסול הגוף, והיכא 
לומר דתחלתו  דהפסול הוא משום חשש משקר לא שייך 

היתה בפסול.

א אדם קרוב אצל עצמו וכו' .
פי' הריטב"א, דהיינו דס"ל לרבא דפלגינן דבורא, ולכן יכולין 
אנו להאמינו דנהרג, אבל איננו מקבלים חלק עדותו שאמר 
הרגתי. אולם הק' הריטב"א, לימא דעדות שבטלה מקצתה 
תורת  עליו  אין  עצמו  על  שאמר  שמה  וביאר,  כולה.  בטלה 
עדות כלל, אלא הודאה היא, ולא נתבטל כלום ממה שהוא 
נקרא עדות, דהיינו מי שמעיד על חבירו. )ומבואר מזה דלא ס"ל 
כדברי הנו"ב הנ"ל, דמדברי הנו"ב שם מבואר דס"ל דמה שאמר על עצמו 

ג"כ תורת עדות יש לה, אלא דבדרך כלל אינו נאמן בעדות על עצמו, אבל 

זה לא שייך כלל,  שייך להיות נאמן על עצמו ע"י מגו, אבל לפי הריטב"א 

דהא ודאי לא אמרי' דע"י מגו נעשה הודאה לעדות.( וע"ע בחי' הגר"ח 

על הש"ס )אות רצו(, דהק' דכיון דאמרי' פלגינן דבורא, ולא הי' 
הוא שהי' הנרבע אלא אחר, א"כ נמצא דמכחיש העד השני 

בבדיקות, שהרי העד השני אומר שהוא הי' הנרבע. ותי' דאי"ז 
חשיב מכחיש בבדיקות, דהא אין להגדה על מה שהוא אמר 
שהי' הנרבע, וא"כ נמצא שאי"ז חשיב הכחשה בבדיקות כלל.

א בנדר על בעלה .
רעק"א  וע'  לה.  הפר  ולא  מבעלה  הנאה  שנדרה  פרש"י, 
שהביא מהתרומת הדשן )רע"ט( שהוכיח מכאן דאפי' היכא 
דהי' יכול הבעל להפר הנדר, מ"מ יכול החכם להתיר הנדר, 
ודלא כמש"כ הספרי שהביא המרדכי בפ' השולח. והערוך 
לומר  המשנה  כוונת  דאם  מהגמ',  כן  מוכח  שלכאו'  כ'  לנר 
דהחכם פסק דהפרת הבעל אינה הפרה, א"כ מה הק' הגמ' 
אזיל למשנה  די"ל דמתני'  כ' הערל"נ  נדרים. אולם  מהיתר 
המשנה  דלפי  שם  דמבואר  נדרים,  דסוף  בנדרים  ראשונה 
ראשונה האומרת הנאת תשמיש בעלי עלי אי"ז נדר שבינו 

לבינה, וא"כ מיירי בכה"ג, ולא הי' שייך הפרת הבעל.

א מיאנה או שחלצה בפניו ישאנה, מפני שהוא ב"ד .
הק' הערוך לנר, למה צריכין לזה, בשלמא גבי נדר, יש לחוש 
שמא הי' יכול למצוא פתח ולא יתירה, אבל גבי מיאון וחליצה 
מה שייך חשש. ותי' שצ"ל דאף דאנחנו לא ידענו שהי' מיאון, 
והוא הגיד לנו, ואנחנו שואלים לו מי הוא הב"ד, ויהי' צריך 
לומר לנו מי הי' הב"ד, וא"כ לא ישקר, דהא מילתא דעבידא 

לגלויי הוא.

א עדים החתומים על שדה מקח ועל  .
גט אשה לא חשו חכמים לדבר

הביא הריטב"א מי"א דשדה מקח דומיא דגט אשה ומיאון 
דמתני', שלקחו א' מהם, אבל אם לקחו שניהם חשו, דהא 
טעם הדבר משום מה דאי' בירושלמי שאין ב' מצויין לחטוא 
בשביל הא'. אבל הביא בשם הר"מ דחולק וס"ל דכיון דסתמא 
]וטעם הדבר משום  קאמר, משמע דאפי' כשלקחו שניהם 

דלשניהם לא חשו לדבר זה[.

א כנס מהו שיוציא .
פרש"י, אחכם ומביא גט קאי. אולם ע' בהגהות הגר"א שהביא 
מהרשב"א שקאי דוקא אחכם דמתני', וכ"כ הריטב"א, וביאר 
דדוקא בחכם שאסר את האשה בנדר על בעלה, דאפי' אם 
הרי  מ"מ  בה,  נתן  שעיניו  משום  לה  דאסר  הוא  בקושטא 
ואינו דומה להא דלעיל, דחיישינן  גירשה בעלה בגט גמור, 

דבאמת לא הי' גט כלל.

כה:


